
20 21Du 9 au 23 décembre 2011  LA CITÉ LA CITÉ  Du 9 au 23 décembre 2011

société société

Pourquoi de plus en plus d’individus choi-
sissent d’adopter un régime végétarien? 
Cette tendance s’accompagne dans le 

monde francophone par l’essor de publications 
sur l’éthique animale – ou ce qu’on désigne 
maintenant par le terme de «philozoophie». 
On pourrait voir ces phénomènes simplement 
comme une «mode» qui assimilerait le souci 
pour les animaux à la tendance vestimentaire 
d’une saison. Or ce mouvement s’appuie sur 
une réf lexion des plus sérieuses.
	 Entretien sur les questions d’éthique que 
pose notre consommation de viande avec 
Elise Desaulniers, bloggeuse québécoise (pen-
servavantdouvrirlabouche.com) et auteure en 2011 
de Je mange avec ma tête. Les conséquences de nos 
choix alimentaires et avec Jean-Baptiste Jean-
gène Vilmer, qui a publié en France plusieurs 
ouvrages consacrés à ce sujet, dont Ethique ani-
male, en 2008 et Anthologie d’éthique animale. Apo-
logies des bêtes, en 2011*.

Comment en êtes-vous venus à vous 
préoccuper d’éthique animale? Et 
qu’est-ce que cela a changé dans vos ha-
bitudes alimentaires?
Elise Desaulniers: J’ai toujours été intéres-
sée par les animaux et la nature. Mais ce n’est 
qu’en 2008, en feuilletant par hasard un livre 
de Jean-Baptiste Jeangène Vilmer, que je me 
suis rendu compte qu’il y avait un problème 
moral dans mon rapport aux animaux et que 
je me suis mise à m’intéresser véritablement 
à la question. Je suis ensuite devenue végéta-
rienne, puis progressivement végétalienne1, 
par souci de cohérence. Mais mes intérêts 
portent sur l’éthique alimentaire en général 
et pas uniquement sur la question de l’éthique 
animale. 
Jean-Baptiste Jeangène Vilmer: Comme 
Elise, j’ai un intérêt pour les animaux qui re-
monte à mon enfance. Mais ce sont des cours 
d’éthique en médecine vétérinaire que je 
donnais il y a quelques années à l’Université 
de Montréal qui m’ont fait découvrir tout le 
champ de la philosophie anglo-saxonne consa-
cré à ce sujet. C’est en préparant ces cours que 
je suis aussi devenu végétarien. Quand on fait 
de l’éthique animale, le lien entre la théorie et 
la pratique est peut-être plus évident que dans 
les autres domaines de la philosophie morale. 
Car les objectifs sont clairs et il existe des so-
lutions, comme limiter ou arrêter sa consom-
mation de viande, qui sont faciles à mettre en 
œuvre.
En tant que discipline philosophique, 
l’éthique animale s’est d’abord déve-
loppée dans le monde anglophone dans 
les années 70, notamment avec la publi-
cation du livre de Peter Singer, Animal 
liberation*. En France, l’intérêt pour 
l’éthique animale est plus récent, mais 
il fait aujourd’hui l’objet d’un nombre 
de publications considérables. Com-
ment expliquez-vous l’essor de l’éthique 
animale depuis les années 70? 
Jean-Baptiste Jeangène Vilmer: J’aime-
rais d’abord nuancer cette idée selon laquelle 
l’éthique animale aurait en quelque sorte 
«commencé» dans les années 70. En travail-
lant sur mon anthologie, j’ai réalisé qu’il y 
avait, de l’Antiquité à nos jours, une continui-
té dans nos préoccupations concernant la ma-

nière avec laquelle nous traitons les animaux. 
Beaucoup de choses intéressantes préexistent 
au boum des années 70, et anticipent sur des 
thèmes qui seront traités par les philosophes 
contemporains. Mais l’histoire de la philoso-
phie est sélective; et les auteurs qui se sont in-
téressés aux animaux – souvent des penseurs 
matérialistes – ont eu tendance à être oubliés 
par la tradition. 
	 Cela dit, il est vrai qu’on assiste à une ac-
célération de la mobilisation sur ces questions 
depuis le XXe siècle. Cela s’explique, d’une 
part, par la baisse du sentiment religieux. 
Dans la perspective judéo-chrétienne, l’ani-
mal est certes créé par Dieu, mais il est créé 
pour servir l’homme. La religion a verrouillé 
notre rapport à l’animal dans une relation hié-
rarchique et instrumentale. D’autre part, il y a 
eu à partir des années 60 un développement 
important de l’élevage industriel. C’est notam-
ment suite à un compte rendu qu’il a du faire 
sur les pratiques à l’œuvre dans ce type d’éle-

vage que Singer s’est intéressé à la question 
animale. En France, l’intérêt tardif des philo-
sophes pour l’éthique animale est lié à la do-
mination de la tradition humaniste. L’«esprit 
français», c’est l’esprit des droits de l’Homme, 
trop souvent interprétés comme des droits-pri-
vilèges contre les animaux. 

Une constante des différentes dé-
marches en éthique animale est de 
réduire la fracture ontologique entre 
l’homme et l’animal. Il reste que les 
animaux non humains ne sont pas des 

animaux humains. Qu’est-ce qui fait 
encore le propre de l’homme?
Elise Desaulniers: Selon moi, il n’y a pas 
véritablement de propre de l’homme. Ou alors 
il y a un propre de l’homme comme il y a un 
propre du chat ou de l’oiseau. Il y a énormé-
ment de choses que les animaux sont capables 
de faire et pas les hommes. Tous les êtres sont 
également parfaits, en fonction des capacités 
dont ils disposent. 
Jean-Baptiste Jeangène Vilmer: Quand 
on me pose cette question, je réponds souvent 
par une boutade: l’homme est le seul animal à 
refuser de l’être. Il est le seul à vouloir se distin-
guer des autres animaux. Plus sérieusement, je 
pense que poser cette question conduit à nous 
placer dans une perspective anthropocen-
trique qu’il faut abandonner. Entre les capa-
cités des hommes et celles des animaux, il y a 
une différence de degré et pas de nature. Les 
hommes n’ont pas des capacités spécifiques 
qui les distinguent de tous les autres animaux 

et qui en feraient des êtres à part. Ils n’ont 
pas une quelconque supériorité ontologique. 
Comme le disait le philosophe britannique 
Bertrand Russell, si nous dominons les ani-
maux, c’est uniquement parce nous avons la 
capacité de les détruire; c’est la loi du plus fort. 
Peut-être que ce qui nous distingue d’eux, c’est 
notre capacité d’agir par devoir. Mais cela 
reste à démontrer.

En éthique animale, il y a des welfa-
ristes (de l’anglais welfare, qui signifie 
bien-être) et des abolitionnistes. Qu’est-

ce qui distingue ces deux positions et la-
quelle est selon vous la plus défendable? 
Jean-Baptiste Jeangène Vilmer: Les 
welfaristes défendent l’amélioration des condi-
tions de vie des animaux, sans remettre en 
cause le fait de les exploiter. Les abolition-
nistes en revanche souhaitent abolir toute pra-
tique impliquant l’usage des animaux comme 
moyens au service des fins humaines. Ce qui 
va de l’élevage pour la consommation à la pos-
sesion d’animaux de compagnie. Les aboli-
tionnistes sont le plus souvent des défenseurs 
des droits des animaux, ce que ne sont pas né-
cessairement les welfaristes.
	 Selon moi, l’abolitionnisme n’est pas réa-
lisable. Comme je suis un pragmatique, je 
pense donc que la position welfariste est préfé-
rable. Par ailleurs, il me semble que certaines 
formes d’exploitation animale ne sont pas pro-
blématiques, tant que les intérêts des animaux 
sont respectés. Pour les mêmes raisons, je ne 
défends pas non plus des mesures radicales. Je 

Alors que la consommation de viande ne cesse 
d’augmenter, les publications sur l’éthique animale 
– qu’on appelle désormais la «philozoophie» – 
font florès. Entretien croisé avec deux auteurs 
qui ont, cette année, relancé la question de 
nos relations avec les bêtes.

par Nathalie Maillard

pense que si tout le monde diminue sa consom-
mation de viande, cela aura plus d’impact que 
si 5% de la population devient vegan2.
Elise Desaulniers: Je pense aussi qu’en la 
matière il est contre-productif d’être blanc 
ou noir. Je me positionne donc plutôt comme 
welfariste, c’est-à-dire en faveur de l’amélio-
ration des conditions d’élevage des animaux. 
Par ailleurs, je ne préconise pas la diète vegan 
comme diète mondiale. Dans certains en-
droits du monde, ou l’alimentation dépend es-
sentiellement de la pêche par exemple, il serait 
tout à fait inadapté de demander l’abandon de 

la consommation de poissons.

Elise Desaulniers, dans votre livre, 
vous montrez que la consommation de 
viande pose des problèmes au niveau de 
l’éthique animale, mais qu’il y a aussi 
des enjeux sanitaires et environnemen-
taux autour de cette question. Mettez-
vous ces arguments au même niveau?
Elise Desaulniers: En tant que personne, 
je mets l’éthique animale au premier plan de 
mes préoccupations. Mais comme militante, 
je mets tous ces arguments un peu au même 
niveau. Concernant les questions sanitaires, 
c’est davantage la santé des personnes qui 
travaillent dans le domaine alimentaire que 
la santé du consommateur qui retient pour 
l’heure mon attention. Car la question de la 
consommation de viande ainsi que celles que 
cette consommation soulève en général sont 
par ailleurs largement documentées et com-
muniquées par d’autres.

La consommation de viande augmente, 
la demande est croissante. Est-ce que 
l’élevage industriel est une solution?
Elise Desaulniers: Dans quarante ans, 
nous serons neuf milliards sur la planète et 
on prévoit que la demande de viande devrait 
doubler d’ici là. Mais l’élevage industriel n’est 
pas une solution au problème de la faim dans 
le monde. Car les animaux d’élevage intensif 
sont nourris de céréales. D’ici 2050, on calcule 
que le bétail de la planète mangera autant de 
nourriture que quatre milliards de personnes! 
Or ces céréales pourraient être consommées 
par les humains. Par ailleurs, la culture de cé-
réales pour les animaux réduit la surface de 
terres agricoles qui seraient disponibles pour 
d’autres cultures. 

Quand on parle de souffrance ou 
d’éthique animale, on rétorque souvent 
qu’«on a bien d’autres problèmes à ré-
gler!». Qu’est-ce que vous répondez à 
cette remarque?
Elise Desaulniers: Je réponds qu’il y a 
certes d’autres problèmes, mais que cela n’em-
pêche pas de se préoccuper aussi des animaux. 
L’avantage est qu’il est, dans ce dernier do-
maine, facile et économique de faire quelque 
chose. Pourquoi ne pas consacrer l’argent que 
nous économisons en réduisant notre consom-
mation de viande à une oeuvre humanitaire, 
par exemple? Par ailleurs, l’éthique animale 
nous aide à développer la compassion pour ce 
que l’on ne voit pas, c’est-à-dire aussi pour des 
problèmes humains qui sont loins de nous. 
Jean-Baptiste Jeangène Vilmer: C’est 
le sophisme du pire: x n’est pas un problème 
parce qu’il y a pire que x. Les gens qui font 
ce genre de leçon ne font souvent rien ni pour 
les animaux ni pour les humains. Par ailleurs, 
les individus qui ont contribué à l’éthique ani-
male, comme Gandhi ou Albert Schweitzer, 
militaient autant pour les hommes que pour 
les animaux. Comme le remarque Elise, notre 
souci pour les autres hommes comme celui 
pour les animaux fait appel à notre compas-
sion; et il y a une continuité de notre compas-
sion pour les premiers à celle que nous mobili-
sons à l’égard des seconds.
Elise Desaulniers: J’ajouterais que, quand 
on milite en faveur du bien-être animal ou 
qu’on se dit vegan, on est souvent perçu comme 
des extraterrestres. Comme des gens trop 
émotifs, qui ne s’intéressent pas aux vraies 
questions. Parfois même comme des extré-
mistes. Mais il n’y a rien d’extrême à accorder 
ses propres pratiques à ses valeurs.
Jean-Baptiste Jeangène Vilmer: Puisque 
j’ai le mot de la fin, j’aimerais citer cette parole 
de Démosthène aux Athéniens: «La difficul-
té n’est pas à mes yeux de vous apprendre ce 
qui vaut le mieux – je crois qu’en général vous 
le savez tous fort bien; – c’est de vous persua-
der de le faire». La question que pose l’éthique 
animale est intuitivement présente chez tout 
le monde. Mais il y a un décalage entre ce 
que l’on sait et ce que l’on pratique. Ce dont il 
s’agit, c’est donc avant tout de convaincre les 
gens de faire... ce qu’ils savent qu’ils devraient 
faire.

1 Végétalien: qui ne mange pas de produits animaux 
  (viande, laits, œufs, etc.).
2 Vegan: qui ne consomme pas de produits animaux 
  (viande, lait, cuir, etc.)

*Bibliographie citée dans l’article:
– Elise Desaulniers, Je mange avec ma tête. Les conséquences de nos
choix alimentaires, Montréal, Stanké, 2011.
– Jonathan Safran Foer, Faut-il manger les animaux?,
Paris, Editions de l’Olivier, 2010.
– Jean-Baptiste Jeangène Vilmer, Ethique animale, Paris, PUF, 
2008 et L’éthique animale, Paris, PUF «Que sais-je?», 2011.
– Tom Regan, The Case for Animal Rights, Berkeley,
University of California Press, 1983.
– Florence Burgat, Liberté et inquiétude de la vie animale,
Paris, Kimé, 2005.
– Peter Singer, La libération animale, Paris, Grasset, 1993.

Les vaches, les poulets, les cochons 
«sont-ils si éloignés de nous dans 
l’ordre de la vie» demande Jonathan Sa-

fran Foer dans les premières pages de Faut-
il manger les animaux?* Formulée de cette 
façon, la question ne relève pas encore de 
la morale. Mais elle peut être au commen-
cement d’une petite révolution dans la ma-
nière dont nous traitons les animaux. Car 
ce n’est que si nous les considérons comme 
des quasi objets, séparés de l’homme par 
un abîme ontologique, que nous les trai-
tons comme de purs instruments au ser-
vice de nos fins. 
	 C’est une stratégie de rapprochement 
entre l’homme et l’animal qui sous-tend 
les différentes démarches développées 
en éthique animale. Soit on fait recours à 
la souffrance comme critère moral pou-
vant s’appliquer à tous les êtres sensibles; 
soit on attire l’attention sur le fait que les 
animaux – du moins certains d’entre eux – 
possèdent, mais à un degré différent, des 
capacités similaires aux humains. Les ani-
maux ont une vie mentale et sont eux aussi, 
selon la formule du philosophe Tom Regan, 
les «sujets d’une vie». C’est à ce double titre 
que l’on revendique ensuite une considéra-
tion accrue pour leur bien-être, ou bien l’at-
tribution, sur le modèle des droits humains 
fondamentaux, de droits spécifiques, qui 
protègent les animaux en fonction de leurs 
caractéristiques particulières.
	 Quand on est à l’épicerie et qu’on hé-
site entre le filet de bœuf et les côtelettes 
d’agneaux, on ne pense pas à ce que les 
animaux d’élevage on subi pour en arriver 
là. En Amérique du Nord et en Europe, où 
la législation est moins restrictive qu’en 
Suisse, la plupart des animaux d’élevage ne 
voient jamais la lumière du jour. Confinés 
dans des espaces extrêmement réduits, ils 
peuvent la plupart du temps à peine bou-
ger. Les poussins et les porcelets vivent en-
tassés dans leurs déjections, tellement ser-
rés qu’ils développent des comportements 
agressifs et même des tendances canni-
bales. Les poulets génétiquement modifiés 
pour développer de plus grosses poitrines 
n’ont pas l’ossature adéquate pour le sup-
porter. 
	 Les vaches laitières soumises à des 
rythmes d’insémination hyper intensifs 
souffrent de mammites récurrentes et 
meurent d’épuisement après quatre ou 
cinq ans. La liste des «mauvais traitements» 
est longue. Et les conditions de transports 
et d’abattage ne sont pas tendres non plus. 
Il suffit de regarder un ou deux documen-
taires sur la question pour avoir la nausée. 
	 Mais pourquoi restons-nous la plupart 
du temps indifférents à ces pratiques? 
Les philosophes ont trouvé un nom pour 
décrire cette attitude en construisant le 
néologisme de «spécisme», pour parler de 
discrimination selon l’espèce, comme le ra-
cisme et le sexisme définissent des discri-
minations selon la race ou le sexe. Le spé-
cisme désigne plus précisément une forme 
de favoritisme envers notre propre espèce, 
qui nous fait par exemple considérer la 
souffrance humaine comme étant incom-
parablement plus grave sur le plan moral 
que la souffrance animale. Selon Gary Fran-
cione, défenseur des droits des animaux, 
nous souffrons à cet égard d’une sorte de 
«schizophrénie morale». D’un côté, nous 
traitons nos animaux domestiques quasi-

ment comme des membres de la famille, de 
l’autre «nous retournons notre steak dans 
la poêle pour finir la cuisson, puis plan-
tons gaillardement notre fourchette dans 
la chair d’autres êtres non humains, alors 
même qu’ils ne se distinguent de façon 
significative sous aucun rapport des ani-
maux que nous aimons».
	 Mais le déni de la souffrance et des inté-
rêts des animaux n’est pas le seul problème 
posé par nos habitudes carnivores. Depuis 
les années 60, la consommation de viande 
dans les pays occidentaux n’a cessé d’aug-
menter. Et la demande devrait doubler d’ici 
2050. Y répondre pourrait conduire à un 
véritable désastre environnemental. Pour-
quoi? La production de viande nécessite 
d’abord une grande quantité d’eau douce. À 
l’échelle planétaire, 70% de l’eau douce est 
utilisée par l’agriculture. Or, on sait que nos 
réserves d’eau potable s’épuisent. Ensuite, 
la production de viande est liée au pro-
blème de la déforestation. Pour faire paître 
les bovins que nous allons manger, il faut 
des pâturages. 
	 Or, la terre utilisée pour l’élevage est 
ensuite «dégradée», ce qui veut dire no-
tamment qu’on ne peut plus rien y cultiver. 
D’une manière générale, la surface globale 
de terre cultivable par personne a diminué 
de plus de la moitié depuis 1960. De plus, 
pour cultiver les céréales qui vont nourrir 
les animaux d’élevage, il faut déboiser de 
grandes superficies. La forêt amazonienne 
perd ainsi plusieurs milliers de kilomètres 
carrés chaque année. Par ailleurs, du mé-
thane produit par les animaux en pas-
sant par le transport, l’abattage ainsi que 
la transformation des aliments et la pro-
duction de viande, contribue de manière 
importante au réchauffement climatique. 
Enfin, les antibiotique et hormones: mas-
sivement utilisés dans l’élevage intensif, ils 
se retrouvent dans les déjections des ani-
maux et se répandent dans la nature.
	 Consommer de la viande n’est pour-
tant pas nécessairement bon pour la san-
té. En tous cas pas la viande issue de l’éle-
vage intensif. Pour augmenter la croissance 
et pour prévenir les maladies qu’ils déve-
loppent souvent en raison du confinement, 
d’une nourriture inadaptée et des mau-
vaises conditions de vie, les animaux d’éle-
vage reçoivent ainsi une grande quantité 
d’antibiotiques et d’hormones. On sait que 
les antibiotiques donnés aux animaux faci-
litent la colonisation de leurs intestins par 
les salmonelles ou l’E.coli, bactéries qui non 
seulement se transmettent à l’homme, 
mais deviennent aujourd’hui résistantes 
aux antibiotiques, se transformant en «su-
perbactéries» capables de représenter un 
risque létal pour les humains. 
	 On sait aussi que des maladies virales 
ou infectieuses comme la grippe aviaire ou 
la maladie de la vache folle, sont le fruit de 
l’élevage industriel. En attendant la viande 
artificielle issue de culture cellulaire, ou un 
retour hypothétique à l’agriculture d’an-
tan, de plus en plus nombreux sont ceux 
qui choisissent de diminuer leur consom-
mation de produits carnés et optent pour 
la viande bio, produite dans un plus grand 
respect de l’environnement et des animaux 
(mais qui reste plus onéreuse). 
	 Une chose est sûre. Si vous voulez rester 
un carnivore bienheureux, un seul conseil: 
évitez de trop réfléchir. 

être ou ne pas être
 végétarien
La consommation de viande ne pose pas seulement 
des problèmes moraux concernant le rapport 
de l’homme à l’animal, elle soulève aussi des questions 
d’éthique environnementale. 

a
n

al
y

se

Des animaux et des hommes

un ouvrier dans un élevage industriel de poulet dans la province chinoise du shanzi	 © keystone / ap photo / eyepress / 5 janvier 2008


