20

Du 9 au 23 décembre 2011 LA CITE

SOCIETE

Des animaux et d

Alors que la consommation de viande ne cesse
d’augmenter, les publications sur I'éthique animale
—qu’'on appelle désormais la «philozoophie» —

font flores. Entretien croisé avec deux auteurs

qui ont, cette année, relance la question de

nos relations avec les bétes.

PAR NATHALIE MAILLARD

ourquoi de plus en plus d’individus choi-

sissent d’adopter un régime végétarien?

Cette tendance saccompagne dans le
monde francophone par I'essor de publications
sur 'éthique animale — ou ce quon désigne
maintenant par le terme de «philozoophie».
On pourrait voir ces phénomenes simplement
comme une «mode» qui assimilerait le souct
pour les animaux a la tendance vestimentaire
d’une saison. Or ce mouvement s’appuie sur
une réflexion des plus sérieuses.

Entretien sur les questions d’é¢thique que
pose notre consommation de viande avec
Elise Desaulniers, bloggeuse québécoise (pen-
servavantdouvrirlabouche.com) et auteure en 2011
de Je mange avec ma téte. Les conséquences de nos
choix alimentaires et avec Jean-Baptiste Jean-
gene Vilmer, qui a publié en France plusieurs
ouvrages consacrés a ce sujet, dont Ethique ani-
male, en 2008 et Anthologie d’éthique animale. Apo-
logies des bétes, en 2011

Comment en étes-vous venus a vous
préoccuper d’¢éthique animale? Et
qu’est-ce que cela a changé dans vos ha-
bitudes alimentaires?

Elise Desaulniers: J’ai toujours été intéres-
sée par les animaux et la nature. Mais ce n’est
quen 2008, en feuilletant par hasard un livre
de Jean-Baptiste Jeangene Vilmer, que je me
suis rendu compte qu’il y avait un probléme
moral dans mon rapport aux animaux et que
je me suls mise a m’intéresser véritablement
a la question. Je suis ensuite devenue végéta-
rienne, puis progressivement végétalienne',
par souci de cohérence. Mais mes intéréts
portent sur 'éthique alimentaire en général
et pas uniquement sur la question de I'éthique
animale.

Jean-Baptiste Jeangéne Vilmer: Comme
Elise, j’ai un intérét pour les animaux qui re-
monte a mon enfance. Mais ce sont des cours
d’éthique en médecine vétérinaire que je
donnais il y a quelques années a I'Université
de Montréal qui m'ont fait découvrir tout le
champ de la philosophie anglo-saxonne consa-
cré a ce sujet. C’est en préparant ces cours que
je suis aussi devenu végétarien. Quand on fait
de I'éthique animale, le lien entre la théorie et
la pratique est peut-étre plus évident que dans
les autres domaines de la philosophie morale.
Car les objectifs sont clairs et il existe des so-
lutions, comme limiter ou arréter sa consom-
mation de viande, qui sont faciles a mettre en
ceuvre.

En tant que discipline philosophique,
P’éthique animale s’est d’abord déve-
loppée dans le monde anglophone dans
les années 70, notamment avec la publi-
cation du livre de Peter Singer, Animal
liberation*. En France, l’intérét pour
Péthique animale est plus récent, mais
il fait aujourd’hui ’objet d’un nombre
de publications considérables. Com-
ment expliquez-vous P’essor de I’éthique
animale depuis les années 70?
Jean-Baptiste Jeangeéne Vilmer: Jaime-
rais d’abord nuancer cette idée selon laquelle
I'éthique animale aurait en quelque sorte
«commencé» dans les années 70. En travail-
lant sur mon anthologie, jai réalisé qu’il y
avait, de PAntiquité a nos jours, une continui-
té dans nos préoccupations concernant la ma-

vage que Singer sest intéressé a la question
animale. En France, I'intérét tardif des philo-
sophes pour I’éthique animale est lié¢ a la do-
mination de la tradition humaniste. L'«esprit
francais», c’est l'esprit des droits de 'Homme,
trop souvent interprétés comme des droits-pri-
vileges contre les animaux.

Une constante des différentes dé-
marches en éthique animale est de
réduire la fracture ontologique entre
Phomme et P’animal. Il reste que les
animaux non humains ne sont pas des

UN OUVRIER DANS UN ELEVAGE INDUSTRIEL DE POULET DANS LA PROVINCE CHINOISE DU SHANZI

nicre avec laquelle nous traitons les animaux.
Beaucoup de choses intéressantes préexistent
au boum des années 70, et anticipent sur des
thémes qui seront traités par les philosophes
contemporains. Mais I'histoire de la philoso-
phie est sélective; et les auteurs qui se sont in-
téressés aux animaux — souvent des penseurs
matérialistes — ont eu tendance a étre oubliés
par la tradition.

Cela dit, il est vrai qu’on assiste a une ac-
célération de la mobilisation sur ces questions
depuis le XX siecle. Cela sexplique, d’une
part, par la baisse du sentiment religieux.
Dans la perspective judéo-chrétienne, 'ani-
mal est certes créé par Dieu, mais il est créé
pour servir 'homme. La religion a verrouillé
notre rapport a 'animal dans une relation hié-
rarchique et instrumentale. D’autre part,ily a
eu a partir des années 60 un développement
important de I’élevage industriel. G’est notam-
ment suite a un compte rendu qu’il a du faire
sur les pratiques a 'ocuvre dans ce type d’éle-

animaux humains. Qu’est-ce qui fait
encore le propre de ’homme?

Elise Desaulniers: Selon moi, il n'y a pas
véritablement de propre de ’homme. Ou alors
il y a un propre de 'homme comme il y a un
propre du chat ou de loiseau. Il y a énormé-
ment de choses que les animaux sont capables
de faire et pas les hommes. Tous les étres sont
également parfaits, en fonction des capacités
dont ils disposent.

Jean-Baptiste Jeangéne Vilmer: Quand
on me pose cette question, je réponds souvent
par une boutade: 'homme est le seul animal a
refuser de I'étre. Il est le seul a vouloir se distin-
guer des autres animaux. Plus sérieusement, je
pense que poser cette question conduit a nous
placer dans une perspective anthropocen-
trique qu’il faut abandonner. Entre les capa-
cités des hommes et celles des animaux, il y a
une différence de degré et pas de nature. Les
hommes n’ont pas des capacités spécifiques
qui les distinguent de tous les autres animaux

es hommes

et qui en feraient des étres a part. Ils n’ont
pas une quelconque supériorité ontologique.
Comme le disait le philosophe britannique
Bertrand Russell, si nous dominons les ani-
maux, c’est uniquement parce nous avons la
capacité de les détruire; c’est la loi du plus fort.
Peut-étre que ce qui nous distingue d’eux, c’est
notre capacité d’agir par devoir. Mais cela
reste a démontrer.

En éthique animale, il y a des welfa-
ristes (de ’anglais welfare, qui signifie
bien-étre) et des abolitionnistes. Qu’est-

ce qui distingue ces deux positions et la-
quelle est selon vous la plus défendable?
Jean-Baptiste Jeangéne Vilmer: Les
welfaristes défendent 'amélioration des condi-
tions de vie des animaux, sans remettre en
cause le fait de les exploiter. Les abolition-
nistes en revanche souhaitent abolir toute pra-
tique impliquant l'usage des animaux comme
moyens au service des fins humaines. Ce qui
va de I'élevage pour la consommation a la pos-
sesion d’animaux de compagnie. Les aboli-
tionnistes sont le plus souvent des défenseurs
des droits des animaux, ce que ne sont pas né-
cessairement les welfaristes.

Selon moi, I'abolitionnisme n’est pas réa-
lisable. Comme je suis un pragmatique, je
pense donc que la position welfariste est préfé-
rable. Par ailleurs, il me semble que certaines
formes d’exploitation animale ne sont pas pro-
blématiques, tant que les intéréts des animaux
sont respectés. Pour les mémes raisons, je ne
défends pas non plus des mesures radicales. Je

LA CITE Du 9 au 23 décembre 2011

21

pense que si tout le monde diminue sa consom-
mation de viande, cela aura plus d’impact que
si 5% de la population devient vegan’.

Elise Desaulniers: Je pense aussi quen la
matiere il est contre-productif d’étre blanc
ou noir. Je me positionne donc plutét comme
welfariste, c’est-a-dire en faveur de I'amélio-
ration des conditions d’élevage des animaux.
Par ailleurs, je ne préconise pas la dicte vegan
comme dicte mondiale. Dans certains en-
droits du monde, ou l'alimentation dépend es-
sentiellement de la péche par exemple, il serait
tout a fait inadapté de demander 'abandon de

© KEYSTONE / AP PHOTO / EYEPRESS / 5 JANVIER 2008

la consommation de poissons.

Elise Desaulniers, dans votre livre,
vous montrez que la consommation de
viande pose des problémes au niveau de
I’éthique animale, mais qu’il y a aussi
des enjeux sanitaires et environnemen-
taux autour de cette question. Mettez-
vous ces arguments au méme niveau?
Elise Desaulniers: En tant que personne,
je mets I’éthique animale au premier plan de
mes préoccupations. Mais comme militante,
je mets tous ces arguments un peu au méme
niveau. Concernant les questions sanitaires,
c’est davantage la santé des personnes qui
travaillent dans le domaine alimentaire que
la santé du consommateur qui retient pour
I’heure mon attention. Car la question de la
consommation de viande ainsi que celles que
cette consommation souléve en général sont
par ailleurs largement documentées et com-
muniquées par d’autres.

La consommation de viande augmente,
la demande est croissante. Est-ce que
I’élevage industriel est une solution?
Elise Desaulniers: Dans quarante ans,
nous serons neuf milliards sur la plancte et
on prévoit que la demande de viande devrait
doubler d’ici la. Mais I’élevage industriel n'est
pas une solution au probléme de la faim dans
le monde. Car les animaux d’élevage intensif
sont nourris de céréales. D’ici 2050, on calcule
que le bétail de la planéte mangera autant de
nourriture que quatre milliards de personnes!
Or ces céréales pourraient étre consommeées
par les humains. Par ailleurs, la culture de cé-
réales pour les animaux réduit la surface de
terres agricoles qui seraient disponibles pour
d’autres cultures.

Quand on parle de souffrance ou
d’éthique animale, on rétorque souvent
qu’«on a bien d’autres problémes a ré-
gler!». Qu’est-ce que vous répondez a
cette remarque?

Elise Desaulniers: Je réponds quil y a
certes d’autres problemes, mais que cela n’em-
péche pas de se préoccuper aussi des animaux.
L’avantage est qu’il est, dans ce dernier do-
maine, facile et économique de faire quelque
chose. Pourquoi ne pas consacrer 'argent que
nous économisons en réduisant notre consom-
mation de viande a une oeuvre humanitaire,
par exemple? Par ailleurs, I’éthique animale
nous aide a développer la compassion pour ce
que l'on ne voit pas, c’est-a-dire aussi pour des
problemes humains qui sont loins de nous.
Jean-Baptiste Jeangéne Vilmer: Clest
le sophisme du pire: x n’est pas un probleme
parce qu’il y a pire que x. Les gens qui font
ce genre de le¢on ne font souvent rien ni pour
les animaux ni pour les humains. Par ailleurs,
les individus qui ont contribué a I’éthique ani-
male, comme Gandhi ou Albert Schweitzer,
militaient autant pour les hommes que pour
les animaux. Comme le remarque Elise, notre
soucl pour les autres hommes comme celui
pour les animaux fait appel a notre compas-
sion; et il y a une continuité de notre compas-
sion pour les premiers a celle que nous mobili-
sons a I'égard des seconds.

Elise Desaulniers: Jajouterais que, quand
on milite en faveur du bien-étre animal ou
qu’on se dit vegan, on est souvent per¢u comme
des extraterrestres. Comme des gens trop
émotifs, qui ne s’intéressent pas aux vraies
questions. Parfois méme comme des extré-
mistes. Mais il n’y a rien d’extréme a accorder
ses propres pratiques a ses valeurs.
Jean-Baptiste Jeangéne Vilmer: Puisque
j’aile mot de la fin, jaimerais citer cette parole
de Démostheéne aux Athéniens: «La difficul-
té n’est pas a mes yeux de vous apprendre ce
qui vaut le mieux — je crois qu'en général vous
le savez tous fort bien; — c’est de vous persua-
der de le faire». La question que pose I'éthique
animale est intuitivement présente chez tout
le monde. Mais il y a un décalage entre ce
que l'on sait et ce que 'on pratique. Ge dont il
s’agit, c’est donc avant tout de convaincre les
gens de faire... ce qu’ils savent qu’ils devraient
faire.

1 Végétalien: qui ne mange pas de produits animaux
(viande, laits, ceufs, etc.).

? Vegan: qui ne consomme pas de produits animaux
(viande, lait, cuir, etc.)

*Bibliographie citée dans I’article:

— Elise Desaulniers, Je mange avec ma téle. Les conséquences de nos
choix alimentaires, Montréal, Stanké, 2011.

—Jonathan Safran Foer, Faut-il manger les animaux?,

Paris, Editions de I’Olivier, 2010.

— Jean-Baptiste Jeangene Vilmer, Ethique animale, Paris, PUF,
2008 et L’éthique anmimale, Paris, PUF «Que sais-je?», 2011.
—Tom Regan, The Case for Animal Rights, Berkeley,
University of California Press, 1983.

— Florence Burgat, Liberté et inquiélude de la vie animale,

Paris, Kimé, 2005.

— Peter Singer, La libération animale, Paris, Grasset, 1993.

ANALYSE

SOCIETE |

Etre ou ne pas étre

vegetarien

La consommation de viande ne pose pas seulement
des problemes moraux concernant le rapport
de I'homme a I'animal, elle souléve aussi des questions

d’éthique environnementale.

es vaches, les poulets, les cochons

«sont-ils si éloignés de nous dans

I'ordre de la vie» demande Jonathan Sa-
fran Foer dans les premieres pages de Faut-
il manger les animaux?* Formulée de cette
facon, la question ne reléve pas encore de
la morale. Mais elle peut étre au commen-
cement d’une petite révolution dans la ma-
niere dont nous traitons les animaux. Car
ce n'est que si nous les considérons comme
des quasi objets, séparés de ’homme par
un abime ontologique, que nous les trai-
tons comme de purs instruments au ser-
vice de nos fins.

C'est une stratégie de rapprochement
entre ’homme et I'animal qui sous-tend
les différentes démarches développées
en éthique animale. Soit on fait recours a
la souffrance comme critére moral pou-
vant s'appliquer a tous les étres sensibles;
soit on attire I'attention sur le fait que les
animaux — du moins certains d’entre eux —
possedent, mais a un degré différent, des
capacités similaires aux humains. Les ani-
maux ont une vie mentale et sont eux aussi,
selon la formule du philosophe Tom Regan,
les «sujets d’'une vie». C'est a ce double titre
que I'on revendique ensuite une considéra-
tion accrue pour leur bien-étre, ou bien I'at-
tribution, sur le modéle des droits humains
fondamentaux, de droits spécifiques, qui
protegent les animaux en fonction de leurs
caractéristiques particulieres.

Quand on est a I'épicerie et qu'on heé-
site entre le filet de boeuf et les cotelettes
d’agneaux, on ne pense pas a ce que les
animaux d’élevage on subi pour en arriver
la. En Amérique du Nord et en Europe, ou
la législation est moins restrictive qu'en
Suisse, la plupart des animaux d’élevage ne
voient jamais la lumiere du jour. Confinés
dans des espaces extrémement réduits, ils
peuvent la plupart du temps a peine bou-
ger. Les poussins et les porcelets vivent en-
tassés dans leurs déjections, tellement ser-
rés qu'ils développent des comportements
agressifs et méme des tendances canni-
bales. Les poulets génétiquement modifiés
pour développer de plus grosses poitrines
n‘ont pas l'ossature adéquate pour le sup-
porter.

Les vaches laitieres soumises a des
rythmes d’insémination hyper intensifs
souffrent de mammites récurrentes et
meurent d’épuisement apreés quatre ou
cing ans. La liste des «<mauvais traitements»
est longue. Et les conditions de transports
et d'abattage ne sont pas tendres non plus.
Il suffit de regarder un ou deux documen-
taires sur la question pour avoir la nausée.

Mais pourquoi restons-nous la plupart
du temps indifférents a ces pratiques?
Les philosophes ont trouvé un nom pour
décrire cette attitude en construisant le
néologisme de «spécisme», pour parler de
discrimination selon I'espece, comme le ra-
cisme et le sexisme définissent des discri-
minations selon la race ou le sexe. Le spé-
cisme désigne plus précisément une forme
de favoritisme envers notre propre espece,
qui nous fait par exemple considérer la
souffrance humaine comme étant incom-
parablement plus grave sur le plan moral
que la souffrance animale. Selon Gary Fran-
cione, défenseur des droits des animaux,
nous souffrons a cet égard d’une sorte de
«schizophrénie morale». D’'un coté, nous
traitons nos animaux domestiques quasi-

ment comme des membres de la famille, de
l'autre «nous retournons notre steak dans
la poéle pour finir la cuisson, puis plan-
tons gaillardement notre fourchette dans
la chair d’autres étres non humains, alors
méme qu’ils ne se distinguent de facon
significative sous aucun rapport des ani-
maux que Nous aimons».

Mais le déni de la souffrance et des inté-
réts des animaux n'est pas le seul probléme
posé par nos habitudes carnivores. Depuis
les années 60, la consommation de viande
dans les pays occidentaux n'a cessé d’aug-
menter. Et la demande devrait doubler d’ici
2050. Y répondre pourrait conduire a un
véritable désastre environnemental. Pour-
quoi? La production de viande nécessite
d’abord une grande quantité d’eau douce. A
I'échelle planétaire, 70% de I'eau douce est
utilisée par I'agriculture. Or, on sait que nos
réserves d’eau potable s’épuisent. Ensuite,
la production de viande est liée au pro-
bleme de la déforestation. Pour faire paitre
les bovins que nous allons manger, il faut
des paturages.

Or, la terre utilisée pour I'élevage est
ensuite «dégradée», ce qui veut dire no-
tamment qu’on ne peut plus rien y cultiver.
D’une maniére générale, la surface globale
de terre cultivable par personne a diminué
de plus de la moitié depuis 1960. De plus,
pour cultiver les céréales qui vont nourrir
les animaux d’élevage, il faut déboiser de
grandes superficies. La forét amazonienne
perd ainsi plusieurs milliers de kilometres
carrés chaque année. Par ailleurs, du mé-
thane produit par les animaux en pas-
sant par le transport, I'abattage ainsi que
la transformation des aliments et la pro-
duction de viande, contribue de maniere
importante au réchauffement climatique.
Enfin, les antibiotique et hormones: mas-
sivement utilisés dans I'élevage intensif, ils
se retrouvent dans les déjections des ani-
maux et se répandent dans la nature.

Consommer de la viande n’est pour-
tant pas nécessairement bon pour la san-
té. En tous cas pas la viande issue de I'éle-
vage intensif. Pour augmenter la croissance
et pour prévenir les maladies qu'ils déve-
loppent souvent en raison du confinement,
d’une nourriture inadaptée et des mau-
vaises conditions de vie, les animaux d’éle-
vage recoivent ainsi une grande quantité
d’antibiotiques et d’hormones. On sait que
les antibiotiques donnés aux animaux faci-
litent la colonisation de leurs intestins par
les salmonelles ou I'E.coli, bactéries qui non
seulement se transmettent a I"homme,
mais deviennent aujourd’hui résistantes
aux antibiotiques, se transformant en «su-
perbactéries» capables de représenter un
risque létal pour les humains.

On sait aussi que des maladies virales
ou infectieuses comme la grippe aviaire ou
la maladie de la vache folle, sont le fruit de
I'élevage industriel. En attendant la viande
artificielle issue de culture cellulaire, ou un
retour hypothétique a l'agriculture d’an-
tan, de plus en plus nombreux sont ceux
qui choisissent de diminuer leur consom-
mation de produits carnés et optent pour
la viande bio, produite dans un plus grand
respect de I'environnement et des animaux
(mais qui reste plus onéreuse).

Une chose est slre. Si vous voulez rester
un carnivore bienheureux, un seul conseil:
évitez de trop réfléchir.



